

## ДУХ УТЕШИТЕЛЬ

Мы празднуем праздник Святой Троицы и день особого почитания Святого Духа. Всякое дело, которое начинаем мы - будет ли это очередной день нашей жизни или какое-либо дело, которое мы совершаем, - мы начинаем по завету святого апостола Павла, который сказал: «Аще ли (если) едите, аще ли пьете, аще ли иное что творите - все во славу Божию творите» (1 Кор. 10:31). И потому мы всегда начинаем дело со слов: «Во имя Отца и Сына и Святого Духа». Благословляет ли иерей в церкви, начинает ли мирянин какое-нибудь дело, он перекрестится, произнося слова «во имя Отца и Сына и Святого Духа». Так мы исповедуем нашу веру в Святую Троицу. Вера наша непостижима. Это глубокое таинство, которое ни разумом не объять, ни словом не пересказать. Недаром сказано в Библии: «сердцем веруется в правду, а устами исповедуется во спасение». То, что мы не можем объять своим умом, мы воспринимаем сердцем и исповедуем устами. Вот почему, братья и сестры, мы приходим в церковь. Не потому, что мы здесь что-то можем понять своим умом. Но знаем, что есть Церковь, есть святые, есть таинства Божии, и идем мы сюда не по убеждению разума, не по смыслу слов, а потому, что влечет нас сюда наше сердце, желание. Можно было бы идти еще куда-нибудь, но мы идем в церковь, потому что сердце нас сюда влечет, ибо сердцем веруется в правду, сердце чувствует правду. И по влечению нашего сердца мы идем в церковь. И устами мы исповедуем во спасение (см.: Рим. 10:10). И, произнося каждый раз «во имя Отца и Сына и Святого Духа», мы исповедуем нашу веру в Святую Троицу.



Этот праздник мы совершали вчера, а нынешний день мы посвящаем сугубо Утешителю – Святому Духу. Как бы ни были прекрасны для нас слова Святой Пасхи «Христос воскресе из мертвых, смертию смерть поправ и сущим во гробех живот даровав», знаю по опыту многих, как тоскует душа о молитве «Царю Небесный» и как иной раз утром, начиная день, мы ошибаемся: надо было бы прочитать «Христос воскресе», а язык наш по велению сердца сам читает «Царю Небесный». И потому с таким волнением в церкви в День Пятидесятницы, в День Святой Троицы, с особым воодушевлением, как «Христос воскресе» на Пасху, поет православный народ «Царю Небесный». И потому мы не устаем повторять в эти дни нашу любимую и такую близкую сердцу молитву: «Царю Небесный, Утешителю, Душе истины, Иже везде сый и вся исполняяй, Сокровище благих и жизни Подателю, прииди и вселися в ны. и очисти ны от всякия скверны, и спаси, Блаже, души наша».

Вдумайтесь, братья и сестры, сколько сказано вам! О каждом слове можно и размышлять, и го-

ворить бесконечно долго. Господь, давая ученикам Своим молитву, сказал: «Не будьте многословны, молитесь так: Отче наш, сущий на небесах...» (Мф. 6:9) То есть Отец Небесный!.. И вот святые отцы, составив молитву Святому Духу, начинают так же: «Царю Небесный». Но в чем разница: «Отец Небесный» и «Царь Небесный»? Вот об этом-то и хотел я сказать сегодня вам.

Когда мы обращаемся со словами к Господу «Отец Небесный», мы обращаемся к нему, как дети к отцу, который дает нам и жизнь, и питание, и все необходимое для нашей жизни. Мы просим и о прощении грехов, и о том, чтобы воля Его святая была как на небесах, так и в нашем сердце, на земле. Мы обращаемся в этой молитве к Богу, как дети с просьбой к отцу.

В молитве же к Духу Святому мы просим: «Царю Небесный», то есть Владыка, Власть. И это, братья и сестры, не случайно, ибо Господь Иисус Христос сказал: «Царство Мое не от мира сего» (Ин. 18:36), «царство внутри вас». И все Евангелие, особенно Евангелие от Матфея, посвящено этой теме: что есть Царство Божие?

В этот летний срок – от праздника Пятидесятницы до Воздвижения - мы будем слышать каждый день, особенно по воскресеньям, повествование Евангелия, в котором апостол Матфей раскрывает нам учение о Царстве Небесном, о Царстве Божием, которое мы обязаны, хотим мы этого или не хотим, принять в свое сердце. Господь учит: Царство Небесное подобно семени. Зерно горчицы маленькое, но когда оно вырастает в древо, то птицы небесные находят в его ветвях приют (ср.: Мк. 4:31). Царство Небесное подобно семени, посеянному в землю, которое прорастает невидимо для человека, но вдруг поднимается и дает колос (ср.: Мф. 13;

Мк. 4). И одно дает в пятьдесят, другое во сто крат. И все учение Господа Иисуса Христа посвящено именно тому, чтобы человек приобрел Царство Небесное. Первые слова, которые произнес Господь, какими были?

«Покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное» (Мф. 4:17).

Подумайте, братья и сестры, Царство Божие рядом с нами, Царство Божие, говорит Господь, «внутри вас». Кто же мы? Мы граждане этого Царства Небесного, и горе нам, если этот закон Царства Небесного, если этот призыв Господа остается для нас пустым и напрасным. Вот почему, обращаясь сейчас в молитве к Святому Духу, называя его «Царю Небесный», прежде всего мы должны подумать о том, какой ответ дадим мы Господу Богу. Как Отец Он нас простит, а вот как Владыка, как Царь Небесный судить нас будет строго. И потому, братья и сестры, сейчас, в праздник Пятидесятницы, еще и еще раз напомним себе то, что мы знаем, но что плохо помним и еще меньше исполняем: наш христианский долг жить по заповедям Божиим, по Евангелию. Не задумывая сразу многое, не задаваясь сразу большими целями, хотя они никогда не отменяются, но каждый раз, на каждом шагу нашей жизни вспоминая о том, что мы - граждане Царства Небесного, что Дух Святой, Утешитель, Которого мы просим: «Приди и вселись в нас», это - строгий и немздоприимный Судия, Который будет нам же обличением.

Господь Иисус Христос сказал: «Я не сужу никого» (Ин. 8:15), «но слово, которое Я говорил, оно будет судить» (Ин. 12:48), - слово, которое в вас, будет судить... И совесть наша нас судит. Вот потому, братья и сестры, в День Святой Троицы, в День Пятидесятницы, молясь Святому Духу, Утешителю, запомним эти слова, чтобы на каждом шагу, каждый день и каждое мгновенье проверять свои поступки: а подлинно ли мы исполняем закон Царства Небесного, подлинно ли мы - граждане Царства Небесного? И для того, чтобы Господь не судил нас строго, почаще исправляя душу покаянием, вспоминая о том, что Царство Божие приблизилось, что Царство Божие внутри нас и что единственный путь в это Царствие - это чистое покаяние души и вселение благодати Святого Духа. Аминь.

> Слово в храме Воскресения Словущего 23 июня 1986 года Питирим, митрополит Волоколамский и Юрьевский

#### новости

11 апреля, в канун праздника Входа Господня в Иерусалим, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя. Его Святейшеству сослужили архиепископ Истринский Арсений, епископ Дмитровский Александр, ключарь

ряд клириков Москвы и Московской области богослужебными наградами.

Среди награжденных были и священники нашего храма. Иерей Михаил Исаев удостоен права ношения наперсного креста, иерей Андрей Шишкин – права ношения камилавки. По благословению





Иерей Михаил



Иерей Андрей



Протодиакон Александр

Храма Христа Спасителя протоиерей Михаил Рязанцев, представители московского духовенства.

После пения тропарей на «Бог Господь» Святейший Патриарх наградил к празднику Святой Пасхи

Святейшего Патриарха сана протодиакона удостоен о. Александр Федосюк. Поздравляем всех награжденных и благодарим за пастырское попечительство и усердное служение Церкви.



Пасхальная ночь в храме Рождества Пресвятой Богородицы в Крылатском

фото: Н. Бреев



С 23 апреля по 9 мая в дни Московского пасхального фестиваля прошла Звонильная неделя - многодневная программа концертов, которых музыкальными инструментами выступают колокола московских храмов, а солистами профессионалы-звонари. концертов отдельных храмов с 5 по 8 мая прошли «вереницы звонов»: Китайгородская, Никитская, Якиманская и Замоскворецкая, когда звонить начинали на колокольне одного храма, через некоторое время эстафету подхватывала соседняя церковь, потом следующая и так далее. Звонари приберегли для этих верениц узорчатые звоновые мелодии, удивительное музыкальное пространство создавала колокольная перекличка.

Звонильная неделя утверждает преемственность и укрепляет традицию русского православного колокольного звона. Праздничные звоны на Светлой седмице исстари проводились в России. Чтобы полнее выразить радость Праздника праздников, полагалось звонить в колокола почти постоянно, без всякой связи с церковным богослужением. Для того чтобы храмовые звонари могли передохнуть, на колокольни в эти дни благословлялось подниматься и звонить всем желающим.

В нашем приходе также поддерживается эта традиция. Многие прихожане с радостью и волнением ждут возможности подняться

на колокольню и попробовать свои силы. В настоящее время у нас нет профессионального звонаря, но все помнят, как замечательно до рукоположения в дьяконский сан звонил о. Виктор Волков. Теперь диакон Виктор звонит редко. А из тех, кто на Светлой седмице поднимался на колокольню, возможно, вырастут новые звонари.



В пятницу Светлой седмицы все, кто помогает детям-инвалидам, приехали в ДДИ № 15 с поздравлениями и подарками - куличами и красочными шоколадными яйцами. Для детей и сотрудников в домовой церкви состоялось праздничное богослужение, в котором участвовал священник нашего храма о. Михаил Исаев. После литургии крестным ходом присутствующие обошли территорию детского дома. Пасхальная радость пришла к детям. В то же время, по словам о. Михаила, дети-инвалиды сами становятся источником радости для тех, кто старается им помочь.

Традиционное праздничное представление в неделю свв. женмироносиц провели учащиеся воскресной школы. На празднике присутствовали о. Георгий с матушкой Натальей, о. Иоанн



Никишин и о. Михаил Исаев. На этот раз дети подготовили не сказочный спектакль. «Мои новые друзья» - спектакль с социальной проблематикой, в котором делается попытка найти духовные ответы на сложные вопросы современной жизни. Прежде чем приступить к репетициям, учащиеся серьезно обсуждали проблемы реальной жизни (сирот и бездомных, малоимущих и безработных и т.д.) с Екатериной Ивановной, написавшей сценарий. Музыкальную часть программы как всегда подготовила с детьми Надежда Ивановна. Гостям праздника дети преподнесли новые песни: о блаженной Матронушке Московской и о наших дорогих мамах. Ученики воскресной школы и гости обменялись подарками.







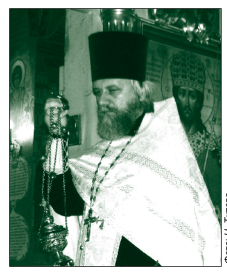


6 мая в нашем храме было двойное торжество – день вмч. Георгия Победоносца и день тезоименитства настоятеля храма, протоиерея Георгия Бреева, которого любят,

почитают и очень ценят прихожане и священнослужители. Вечером рабочего дня 5 мая прихожане спешили в храм поздравить настоятеля. От имени всех присутствующих о. Михаил Исаев поблагодарил батюшку за служение Церкви, за окормление ставшего родным для нас прихода и пожелал здравия на многая и благая лета.

К именинику люди подходили с букетами, с радостными улыбками — «радуйтеся, ибо имена ваши написаны на небесах». На следующий день поздравления продолжили прихожане и священнослужители храма «Живоносный Источник» в Царицыно.

Для священника нашего храма протоиерея Вячеслава Распономарева 2009 год — юбилейный: ему исполнилось 50 лет. Из них 15 лет о. Вячеслав служит в храме Рож-



дества Пресвятой Богородицы. Сердечно поздравляем батюшку с юбилеем и желаем ему и его семье Божией помощи, крепкого здравия и духовной радости на многая и благая лета!

## ПАСХАЛЬНАЯ РАДОСТЬ

21 апреля 10 детей из детского дома № 15 вместе с добровольцами поехали на праздник в храм Святого благ. цар. Димитрия при Первой градской больнице. О. Дионисий исповедовал и причастил детей.

После литургии и крестного хода детей повели в трапезную. На столе были пасхальные яйца, куличи, каша, йогурты, сыр, конфеты, чай. После трапезы о. Дионисий повел детей на колокольню. Все дети с радостью звонили в колокола. Затем в храме о. Дионисий и добровольцы дарили детям подарки и фотографировались на память. С праздничным настроением дети вернулись в детский дом.

24 апреля добровольцами группы милосердия был устроен пасхальный праздник для всех детей детского дома, а их там 431 человек.



Литургию служили о. Михаил Исаев, о. Дионисий, о. Александр. После причастия детей был крестный ход. Дети несли иконы, хоругви. В стихарях шли дети Сережа и Вася.

После крестного хода батюшки и добровольцы пошли поздравлять всех детей и сотрудников, дарили шоколадные яйца и куличи. Праздник удался на славу, все дети радовались и добровольцы милосердия

тоже. Уж они-то могут порадовать детей! Наших батюшек дети очень любят и всегда ждут. Они часто спрашивают меня: «Мама Люба, а когда молитва? А когда батюшки придут?»

Добровольцев в детском доме около 15 человек, из нашего храма 7 человек: 6 мам и 1 папа – так называют их дети. Все добровольцы уже 5 месяцев не только помогают на литургии и причастии, но и покупают детям игрушки, нарядные вещи, сладости, книги, устраивают поездки по святым местам, возят в монастыри, оплачивают расходы, транспорт, навещают детей в других интернатах, куда их отправляют после 18 лет, а главное – любят их как родных детей, отдают им свое тапло и ласку. Поэтому дети и зовут их «мама» и «папа», а это: Люба, Елена, Наташа, Галя, Ирина, Светлана и Александр.

Прихожанка храма Любовь Носова





ото: Л. Носова

#### РОССИЯ НА БЛИЖНЕМ ВОСТОКЕ

Годы революционной смуты и Гражданской войны поставили Императорское Православное Палестинское Общество на грань закрытия. После Февральской революции великая княгиня Елизавета Федоровна сложила с себя полномочия Председателя Общества. Новым председателем ИППО в апреле 1917 г. был избран князь А. А. Ширинский-Шихматов. Но осенью 1918 г. князь эмигрировал в Германию и в октябре того же года новым председателем Общества становится его старейший член, академик В. В. Латышев. Одновременно в эмиграции появляется свой Совет Православного Палестинского Общества, объединивший некоторых членов ИППО, оказавшихся за границей. 22 мая 1921 г. умирает академик Латышев, и председателем Общества избирается знаменитый русский ученый-византинист, академик Ф. И. Успенский.

В первые годы советской власти статус Общества оставался под вопросом. Только 29 октября 1925 г. устав к тому времени уже Российского Палестинского Общества при Академии наук СССР был официально зарегистрирован НКВД. В конце 1920-х — начале 1930-х гг. Общество, несмотря на трудности, вело активную научную работу.

С 1934 г. РПО, хотя формально и не закрытое, на время прекратило работу. Только в 1950 г. Общество по распоряжению Совета Министров СССР возобновило свою деятельность. К тому времени изменилась ситуация на Ближнем Востоке - возникло Государство Израиль. О возобновлении деятельности РПО много хлопотал Президиум Академии наук СССР. По словам бывшего в то время главным ученым секретарем Академии наук академика А. В. Топчиева, конец 1940-х - начало 1950-х гг. - время возросших возможностей советской науки и повышенного интереса отечественных ученых, и прежде всего востоковедов. к странам Ближнего Востока. Все это вызывало необходимость активизировать деятельность РПО как организации, помогающей советским ученым заниматься изучением этих стран.

Первое собрание состава возобновленного Общества состоялось в Москве в январе 1951 г.

Председателем РПО был избран известный историк-востоковед С. П. Толстов. Вскоре в Иерусалиме в стенах Сергиевского подворья была организована штаб-квартира Общества.

Отдельной темой в истории РПО советского времени стоит судьба архитектурных памятников, связанных с деятельностью Общества.

К 1917 г. Российской империи принадлежало 70 объектов недвижимости на Святой земле. Многие из них до сих пор определяют исторический облик Иерусалима.

Первым по времени был создан ансамбль построек, включающий Троицкий собор, здание Русской Духовной Миссии, консульство, Елизаветинское и Мариинское подворья и Русскую больницу. Все это было наследовано ИППО от Палестинской Комиссии.

Храм Марии Магдалины на склоне горы Елеон (освящен 1 октября 1888 г.) стал своеобразной архитектурной визитной карточкой современного Иерусалима. Знаменитое Сергиевское подворье, носящее имя первого Председателя Общества, стало символом ИППО. В праздничные дни на угловой круглой башне всегда развевался «палестинский флаг» - знамя ИППО. В самом сердце Старого города, близ храма Гроба Господня, расположено Александровское подворье, вместившее евангельский Порог Судных Врат и храм Александра Невского, освященный



Александровское подворье. Порог Судных Врат



Сергиевское подворье

22 мая 1896 г. в память об императоре Александре III Миротворце. На улице Пророков сохранилось Вениаминовское подворье, подаренное Обществу в 1891 г. игуменом Вениамином. Самым поздним в ряду иерусалимских объектов является Николаевское подворье, названное так в память о последнем российском самодержце (освящено 6 декабря 1905 г.).

В 1964 г. большая часть принадлежавших РПО зданий в Палестине была продана советским правительством израильским властям. В числе проданных — дом Российского генконсульства, Мариинское, Елизаветинское, Николаевское подворья в Иерусалиме, Назаретское подворье им. вел. кн. Сергия Александровича, подворье им. Сперанского в Хайфе и др.

После Шестидневной войны в июне 1967 года и разрыва отношений с Израилем советские представители, в том числе и от РПО, покинули страну.

После восстановления дипломатических отношений СССР с Государством Израиль в истории РПО произошли эпохальные события. Общество получило самостоятельность, вернуло свое историческое название; стало работать по новому, максимально приближенному к первоначальному, уставу; восстановило свои основные функции, в том числе содействие православному паломничеству. Члены ИППО начали активно участвовать в научных конференциях в России и за рубежом.

Осенью 1990 г. члены Общества впервые за весь послереволюционный период смогли осуществить паломническую поездку в Святую Землю для участия в «Иерусалимском форуме: представители трех религий за мир на Ближнем Востоке». Постепенно стала возрождаться благочестивая практика паломнических поездок православных верующих на Святую Землю.

Анатолий Гордейчик

Продолжение следует.

#### Ф. Пономарев

#### ЧЕМ ИСКУШАЕМСЯ?

(случаи из церковной практики)

Зачастую в православных кругах приходится слышать пресловутое: искушение. Искушение дома, искушение на работе или, как сейчас принято говорить, в офисе, искушение на клиросе и даже в алтаре. Поставил на газ чайник и забыл – искушение, проспал и опоздал на работу – искушение, сфальшивил на клиросе - искушение, не положил ладан в кадило - оно же. Создается впечатление, что, с одной стороны, для православных слово искушение заменило одновременно сразу все существующие бранные слова, а с другой - стало лучшим способом переложить ответственность за свои собственные ошибки на «кого-нибудь», кто подальше. В первом случае речь идет об обыкновенном искажении смысла слова, что сегодня встречается сплошь и рядом. Во втором все гораздо интереснее.

Разумеется, о том, что лукавый не дремлет и создает ситуации, которые подталкивают человека к совершению греха, забывать нельзя. То, что искушения действительно есть, нам свидетельствует Священное Писание (см.: Мф. 4:1-11). Но разве с ними нельзя бороться? По этому поводу вспоминается рассказ из Патерика. Великим постом игумен, обходя монастырь, увидел, что в келье монах над свечкой запекает себе яйцо. Авва сразу же обличил нерадивого монаха, на что тот отвечал: «Прости меня, отче, бес попутал...» Неожиданно из-под печки появился бес и прервал инока: «Не верь ему, отче, я тут сам у него учусь». Эта назидательная история помогает уяснить главное человеку дана свободная воля, и, как бы бес его ни путал, виноват всегда будет он сам. В любой ситуации – даже самой странной и самой глупой - у человека существует возможность выбора. Кроме того, по слову апостола Павла, искушение никогда не посылается человеку сверх сил (см.: 1 Кор. 10:13). Поэтому, как бы ни хотелось нам выглядеть в



глазах Божиих и наших ближних несчастной жертвой бесовских проделок, ответственность за совершенные деяния всегда будет лежать на нас. Именно нам решать, как вести себя, какие действия предпринять, как поступить в той или иной ситуации. Повторюсь: враг не дремлет, но насколько эффективными будут его старания, зависит от личного выбора человека.

Злые духи действуют всегда, действовали они и во времена Спасителя. В Евангелии, между прочим, есть четкое указание, как следует бороться с искушениями, а вернее, как их предупреждать. «Бодрствуйте и молитесь, чтобы не впасть в искушение», - призывал Господь учеников Своих в Гефсиманском саду (Мк. 14:38). Разумеется, бодрствовать (то есть быть всегда начеку) и молиться чрезвычайно трудно, и даже Апостолы не выдержали и уснули. Но если иметь перед собой слова Спасителя как образ, к которому нужно стремиться, то становится ясно: начинать нужно с малого - с воспитания в себе таких качеств, как собранность, внимательность, прилежание, и тогда необходимость сетовать на козни бесовские во многих случаях отпадет сама собой.

Как ни странно, сейчас поводом вспомнить, что лукавый действует в мире, часто становится отсутствие профессионализма и должной квалификации. Совсем недавно я узнал, что есть якобы такое существо -«клиросный бес». Одна молодая регентша жаловалось на то, что подопечные ее плохо пели за богослужением. По ходу разговора выяснилось, что во всех бедах виноват не кто иной, как вышеупомянутый «клиросный бес», который постоянно заставлял певчих то смеяться, то даже ругаться друг с другом. На предположение, что, может быть, на клиросе стоит вести себя более сдержанно, не болтать и не смеяться, собеседница отвечала, что полностью с этим согласна, но только, мол, болтать и смеяться певчих заставляет все тот же бес. В итоге все получилось, как в Писании: «Змей обольстил меня, и я ела» (Быт. 3:13). А ведь ложный стыд прародителей и стал причиной их изгнания из рая! После этого разговора я понял, что существует «учение», согласно которому «клиросный бес» не единственный в своем роде! Наверняка существует «алтарный бес», который постоянно наводит на уставших пономарей сон, «трапезный бес», сеющий смуту среди поваров, еще особый бес обитает за свечным ящиком.

Решил проверить свои догадки, что называется, опытным путем. Случай представился сам собой. Утром пришел в храм на богослужение. Прочитали часы, началась литургия. Неожиданно после возгласа «Святая святым!» мимо меня молнией промчался пономарь и подбежал к столику, где бабушки готовили запивку для причастников. «Матушки, - задыхаясь, прошептал служащий алтаря, – искушение!.. Дайте кипятка срочно... Ой, искушение...» «Понятно, – подумал я, - забыл согреть воду для теплоты – *бес попутал*».

После богослужения зашел в трапезную, где невольно стал свидетелем неприятной беседы старшего и младшего поваров. «Как же ты меня искушаешь, — негодовала старшая повариха, — это вот у тебя бес на плече сидит и нашептывает, а ты рада-

радешенька, его слушаешь». На человека, который видит бесов, женщина явно похожа не была, а потому «теория трапезного беса» нашла здесь свое подтверждение. Вообще узнать о присутствии специализированных бесов нетрудно: они появляются везде, где слышится уже классическое: «Ох, искушение...»

Если рассуждать серьезно, то искушение - это испытание, которое по сути всегда предполагает выбор: или человек ему поддается, или преодолевает его. А потому жалобы на лукавого - не что иное, как стремление переложить на него ответственность за собственные ошибки. Все тот же ложный стыд прародителей мешает признаться самому себе и окружающим в отсутствии профессионализма, должной квалификации, элементарного прилежания, наконец, в собственной греховности и в собственном несовершенстве. Подобный образ мышления решительно осуждает апостол Иаков: «В искушении никто не говори: Бог меня искушает; потому что Бог не искушается злом и Сам не искушает никого, но каждый искушается, увлекаясь и обольщаясь собственною похотью» (Иак. 1:13-14). Но самое странное, что жалобы на проделки бесовские чаще, чем где бы то ни было, слышатся в храме Божием. Конечно, начитанный человек возразит, что-де и у Гоголя в «Вие» храм становится местом, где бушуют бесы. Но ведь там же напрямую сказано, что храм был заброшен, в пренебрежении, что в нем не служили, а у нас этого по Божией милости нет.

Надо отметить, что подобные околоцерковные представления подкрепляются суевериями, имеющими истоком своим язычество, которые зачастую становятся нормой жизни. Самым распространенным «заболеванием», которое мы, как водится, в себе не замечаем, является анимизм вера в то, что окружающий нас мир наполнен духами, как правило, злыми. Куда ни глянь – везде они. В свою очередь, анимизм, как и любое другое суеверие, порождает в человеке страх перед темными силами. Страх, который вовсе не способствует спасению человеческой души, а, наоборот, отдает ее во власть демонов,

травмирует психику человека (до сих пор в ходу анекдот про семинариста, который носки крестил, прежде чем их надеть). И получается, что боимся мы совсем не того, чего следует бояться — Страшного суда, последнего суда, после которого мы уже не сможем исправить нашу жизнь, а того, против чего имеем непобедимое оружие мира — Крест Христов. Иными словами, бесов боимся и забываем о главном... Впрочем, обратимся к Писанию.

Спаситель неоднократно показывал Свою власть над бесами, изгонял их и повелевал ими (см.: Мк. 1:27; 9:25; Лк. 8:29-32). Более того, перед Вознесением Он обещал Своим ученикам, что и верующие в Него будут способны изгонять злых духов: «Именем Моим будут изгонять (Мк. 16:17). Наверное, бесов» промыслительным было то, что вскоре язычники стали называть последователей Христовых христианами. И те приняли эту, казалось, пренебрежительную кличку и умирали за нее, отказываясь приносить жертвы и поклоняться идолам, которые по сути есть те же бесы. «Да, мы Христовы!» отважно признавали они, терпяще всякое искушение лютых мучений и сознавая, что перед Именем Божиим бессильными становятся все происки и козни дьявольские. И в самом деле, что могут сделать злые духи, если Христос лишил силы имеющего державу смерти (Евр. 2:14)? А мы при каждом удобном случае стараемся указать на то, что бесы сильнее и хитрее нас, забывая о своем христианском достоинстве: «Вы – род избранный, царственное священство, народ



Рисунок А. С. Пушкина

святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет; некогда не народ, а ныне народ Божий; некогда непомилованные, а ныне помилованы» (1 Пет. 2:9–10).

Между тем церковное Предание доносит до нас случаи, которые могут дать повод для, так сказать, конструктивных размышлений. Афониты рассказывают о монахе, обнаружившем беса в своем рукомойнике. Для начала инок положил поверх рукомойника свой крест, и бес стал жалостно умолять снять этот страшный предмет, причиняющий ему мучение. Монах же предложил бесу свободу в обмен на пение «Херувимской». Нечистый долго сопротивлялся, но инок был непреклонен, да еще и наставлял в пении: петь-де нужно нежно, мелодично, а не абы как. После многих неудачных попыток стало получаться - и тут бес просветлел, потом покрылся белизной, обратился в ангела и упорхнул на светозарных крыльях.

Рассказывают еще и о русской схимонахине, которая говорила так: «Я, когда бес меня искушает, говорю ему: "Ты что безобразничаешь? А ну-ка, быстро становись рядом со мной на колени, проси у Господа прощения за свои дела!"»

А у нас получается, с одной стороны, забавная, а с другой – довольно грустная вещь. Разумеется, ситуация, когда за любую свою ошибку человек винит темные силы, ничего, кроме улыбки, вызвать не может. Но страх перед демонами, а тем более стремление переложить ответственность за свои действия на кого-то другого сами по себе кажутся очень опасными. Действительно, не возникает ли некое ощущение самоуспокоенности и невинности, если во всем виновато искушение? К сожалению, бесы не так часто появляются изпод печки, чтобы указать на наше нежелание работать над собой, на нерадение и на обыкновенную лень. Им это наверняка выгодно. Но все же сам собой напрашивается вопрос: а будет ли убедительной история о «клиросном бесе» на Страшном суде?

> Статья из журнала «Альфа и Омега» № 1 (54), 2009 г.

# **КРЕСТЬЯНЕ КРЫЛАТСКОГО**В БУТОВСКОМ МАРТИРОЛОГЕ

23 мая, в день празднования памяти Собора новомучеников, в Бутове пострадавших, по установившейся традиции под открытым небом было совершено Патриаршее богослужение и лития об упокоении рабов Божиих, за веру и правду претерпевших мученическую кончину и погребенных на Бутовском полигоне. Святейший Патриарх Кирилл отметил, что термин «геноцид» подразумевающий истребление народа, в полной мере может быть применим и к Русской Православной Церкви. «Церковь была физически почти уничтожена. Это было проявление человеческой злобы, несправедливости, это было торжество дьявола». 20765 человек лежат в Бутовской земле. В Книге Памяти «Бутовский полигон» опубликованы документы и о трагической судьбе крестьянской семьи села Крылатское.



В годы советского режима объектами гонений стали все без исключения классы и социальные группы российского общества. Но наиболее массовые, катастрофические репрессии обрушились на тех, кто представлял саму основу и душу нашего народа — русское крестьянство.

Екатерина Николаевна Преснова, жительница Крылатского, после смерти мужа одна поднимала четверых детей. Старшему, Василию, в 1937 г. исполнилось тридцать восемь, младшему, Николаю, двадцать два года. Близость столицы да огород позволили Пресновым пережить голодное время после коллективизации, когда свой земельный надел пришлось отдать в колхоз «Свободный труд». Братья вынуждены были теперь ездить на заработки в Москву, сестра Варвара стала вязальщицей-надомницей. Но постепенно жизнь стала налаживаться - все же имелась работа, крыша над головой, Василий и Иван обзавелись собственными семьями. И тут произошло неожиданное.

Село на крутом живописном берегу Москвы-реки приглянулось немцу Эрнсту Шуле, работавшему в посольстве Германии. Дипломат снял на лето часть дома у крестьянской семьи Пресновых, заплатив за сезон немалые по тем временам деньги - полторы тысячи рублей. Судя по всему, немцу здесь понравилось - он продолжал наведываться сюда и зимой. Конечно, такое в 1937-1938 гг. не могло продолжаться долго: присутствие иностранца в селе было уж слишком заметно, кто-то из бдительных соседей написал донос в райотдел НКВД.

22 января 1938 г. в дом Пресновых явились оперуполномоченные райотдела, и многолюдный крестьянский дом сразу опустел. По одному и тому же ордеру арестовали всех, кого застали, — Василия, Николая, Ивана, Варвару и жену Ивана — Татьяну. Заодно забрали и Ивана Сергеевича Пре-

снова, двоюродного брата, проживавшего по соседству.

Знакомство Пресновых с немецким дипломатом стало основанием для заведения дела о «шпионской группе», якобы существовавшей в селе Крылатском. Какие секреты могли выдать иностранцам чернорабочий, строитель, грузчик, слесарь и вязальщица на дому, никого не интересовало. Просто массовый террор требовал все новых и новых человеческих жертв. Первые допросы шестерых Пресновых вел помощник оперуполномоченного райотдела сержант Смирнов, недавно прибывший в органы госбезопасности по партийной мобилизации. Впоследствии один из его коллег по Кунцевскому райотделу так описывал обстановку тех месяцев: «С 1938 г. к арестованным начали применяться меры физического воздействия для получения от них признаний в проведении антисоветской контрреволюционной работы. Я помню, что начальник райотдела Кузнецов и его заместитель по милиции Чугунов, возвратившись с совещания из Москвы, нам дали ясно понять, что с врагами народа, т. е. с арестованными, надо говорить по-вражески, т. е. применять к ним меры физического воздействия. Должен сказать, что в 1938 г. все работники райотдела применяли к арестованным незаконные методы следствия, ибо этого требовала от нас обстановка. Всякое либеральное отношение расценивалось руководством как нежелание работать, а то и как прямое содействие врагу».

Первый допрос каждого из Пресновых следователь ограничил биографическими данными и признанием знакомства с Эрнстом Шуле, чтобы затем на основе этого скудного материала сочинить местный «детектив». В заранее подготовленных протоколах присутствовала одна и та же фраза, которой предстояло стать ключевой по делу о государственной измене: «Основной целью шпионской группы, участником которой являюсь я и перечисленные мной лица, являлся подрыв оборонной мощи Советского Союза путем систематического сбора сведений об объектах оборонного значения». В качестве таких объектов в деле фигурировали продовольственный склад, Дом отдыха и колхоз «Свободный труд». Это соответствовало установкам Кузнецова; после

его ареста летом 1938 г. один из его подчиненных писал в рапорте, что «начальник райотдела советовал предварительно ознакомиться с местом работы арестованного и его специальностью, иными словами, как я понял, сделать так, чтобы сапожника не обвинить в диверсии по части токарного дела».

Сочинение подобной фантасмагории было еще половиной дела - следователь должен был заставить арестованных подписать весь этот бред. После первого допроса Пресновых в следствии наступил более чем недельный перерыв. Известно, что период «интенсивной обработки» арестованных не протоколировался, и мы можем только гадать, какими методами подследственных Пресновых заставляли сознаться в несодеянном. Первой не выдержала Татьяна – 2 февраля она подписала протокол допроса с признанием своей «шпионской деятельности в пользу Германии». В последующие два дня Смирнов добился аналогичных признаний и от остальных арестованных.

Следователь очень спешил руководство райотдела требовало «закрыть лимит» по февралю, направив в областное Управление государственной безопасности необходимое количество завершенных следственных дел. В результате в обвинительном заключении по делу Пресновых появилась следующая запись: «Все лица были тесно связаны между собой под видом родственных отношений для выполнения шпионских заданий». 20 февраля 1938 г. шестеро Пресновых были приговорены к высшей мере наказания.

Спустя шесть дней 26 февраля в своем служебном кабинете покончил жизнь самоубийством следователь Смирнов, доведший дело Пресновых до расстрельного приговора. Можно только до-

гадываться о причинах, побудивших молодого сержанта, недавно пришедшего на службу в органы НКВД, покончить счеты с жизнью. Самоубийство следователя не послужило причиной для пересмотра дел. 28 февраля трое Пресновых были расстреляны на Бутовском полигоне. Через несколько дней расстреляли еще троих. Лишь через месяц после казни были оформлены предписания о завершении следствия и передаче его материалов во внесудебные инстанции.

Екатерина Николаевна Преснова более двух десятилетий ничего не знала о судьбе своих детей и близких. Но в 1958 г. соседи написали за неграмотную женщину заявление в Комитет государственной безопасности СССР. Согласно принятой тогда практике, ей сообщили, что арестованные в 1938 г. Пресновы в разное время умерли, отбывая длительные сроки заключения в системе ГУЛАГа. Лишь в начале 90-х гг. правда стала просачиваться через нагромождения лжи, порожденные преступным режимом.

Можно с уверенностью сказать, что большинство из 20 765 человек, лежащих в бутовской земле, составляют крестьяне или выходцы из крестьян. Многие из тех, что начинали свой жизненный путь хлебопашцами, были выброшены невиданным социальным экспериментом из привычной колеи, веками устоявшегося быта. Раскулаченные, сосланные, отбывшие срок или амнистированные, эти люди пытались найти свое место в городах, устраивались на самую грязную и низкооплачиваемую работу. Однако везде - на гигантской стройке и в незаметной артели, на торфоразработках или в сторожке объездчика на железной дороге всех их настигал приказ № 00447 от 30 июля 1937 г. «Об операции по репрессированию бывших кулаков, уголовников и других антисоветских элементов». Поднимались архивы, просматривались личные дела, допрашивались (с пристрастием!) свидетели, и новая волна арестов накрывала крестьян — и тех, что оставались еще в деревне, и тех, что давно бежали из нее.

Крестьянская тема эпохи «большого террора» еще ждет своих исследователей. Пока же перелистаем страницы Книги Памяти «Бутовский полигон», пробежим скупые строчки мартиролога. Названия сел и деревень, имена людей и особенно их занятия могут рассказать о многом. Кто были эти люди, потерявшие свое крестьянское прошлое, а потом и саму жизнь? Чем занимались перед последним арестом? Это были столяр и медник, сельский письмоносец и электрик, пожарный и механик завода, колхозник и крестьянинединоличник, шофер, ткач фабрики, кондитер, упаковщик товаров, кладовщик, тракторист, скотник, продавец сельпо, печник, хлебопекарь, чернорабочий, сторож, грузчик, кочегар, мельник, станционный буфетчик, кузнец, парикмахер, мастер по обжигу извести, дворник яслей, плотник... Мы видим, что руками этих безвестных тружеников производилась вся многообразная, необходимая, насущная работа.

В Бутовском мартирологе мы найдем имена известных священников - выходцев из крестьянских семей, монахов, монахинь; попадаются среди бывших крестьян и люди интеллектуальных профессий: учитель, инженер, врач, народный судья, художник. Но крестьян, получивших специальное образование, совсем немного, в то время как список простых рабочих профессий, приобретенных бывшими деревенскими людьми в городах и поселках, можно было бы продолжать и продолжать... Бывшие крестьяне, приспособившись к новым условиям существования, скромно и неприметно делали нужное людям дело. Они не задумывались над тем, что именно их трудом поддерживалась сама жизнь в стране. Не задумывались над этим и те, кто приговаривал невиновных к расстрелу и посылал их для исполнения приговора на «спецобъект» Бутовский полигон.

> А. Ватлин, кандидат исторических наук

Публикуется по материалам сайта www.martyr.ru



Семья Пресновых. Братья: 1 — Василий Петрович, 2 — Николай Петрович, 3 — Иван Петрович; 4 — сестра их Варвара Петровна; 5 — двоюродный брат Иван Сергеевич и 6 — жена Ивана Петровича Преснова Татьяна Павловна.

(Фотографии из следственного дела)

Архимандрит Амвросий (Юрасов)

## РАССКАЗЫ ДЛЯ ДЕТЕЙ

#### КАКОВ БОГ?

Одного мальчика, Трофимушку, спросили:

- А ты веришь в Бога?Он говорит:
- Да, я верю.
- А каков Господь?
- Господь такой великий, что Его весь мир не вмещает, и в то же время Он вмещается в моем сердце.



## ГОСПОДИ, БЛАГОСЛОВИ!

Каждое утро, когда мы просыпаемся, то должны сложить три пальчика вместе — большой, указательный и средний, а два пальчика — безымянный и мизинец — прижать к ладошке, осенить себя крестом и сказать: «Господи, благодарю Тебя за прошедшую ночь, благослови меня на сегодняшний день. Сохрани от всех врагов, видимых и невидимых».

А какие у нас могут быть враги? Злые собаки, нехорошие люди, демоны. Точно так же обращаемся к Пресвятой Богородице и Ангелу-хранителю, благодарим за прошедшую ночь и просим благословения на сегодняшний день.

Встанем перед святыми иконами и сделаем три земных поклончика.

Надо приучать себя с детства молиться и благодарить Господа. Собрались идти на улицу играть или в школу – всегда нужно встать и помолиться: «Господи, благослови!» Пришли из школы или с прогулки: «Господи, благосдарю Тебя». Садимся делать уроки: «Господи, благослови». Кончили писать: «Господи, благодарю». Идем в магазин: «Господи, благослови».

Всегда и на всяком месте надо обращаться к Богу.

А когда спать ложимся, надо прочитать молитву «Да воскреснет Бог» и поцеловать крестик, потому что Христос был распят на кресте за наши грехи. Поцеловали крестик, перекрестили подушку и ложимся в постель со словами: «Господи, благослови».

Засыпаем и просыпаемся с молитвой.



# господь всё видит

У одной матери была дочка. Годика четыре. Она очень любила сметанку тайком из крынки кушать. Сколько раз ей мама говорила, что нельзя



потихонечку, втайне от всех лакомиться, ведь Господь все видит.

Приходит с работы, а дочка опять всю сметанку съела.

Мама ей говорит:

– Дочка, ты опять тайком лакомилась, но Господь видел, как ты сметану ела.

А дочка отвечает:

- Не видел.
- Как не видел? Почему?
- А я, когда ела, полотенце на икону повесила, закрыла им Господа, а как съела, полотенце сняла.
- Икона это не Господь, это образ Спасителя. Вот если бы при жизни Иисуса Христа был фотоаппарат, то могла бы быть и Его фотография. Фотографии у нас нет, но есть написанное красками на доске Его изображение икона. И мы обращаемся не к краске, не к доске-иконе, а к Первому Образу Самому Богу.

О боге нельзя думать: гдето дедушка с бородой летает. Бог — это чистейший Дух, Бог — это Любовь.

Его занавесить полотенчиком нельзя.

Бог всегда все видит и знает, спрятаться от Него невозможно, как невозможно скрыть все наши дела, они рано или поздно откроются.

#### ЧТО ТАКОЕ РАЙ?

Как-то в горах встретился с одной семьей. Там детишки катались на лыжах. А потом все — и дети, и взрослые — собрались пообедать.

Я стал рассказывать о Боге, о вере, о Страшном Суде, о Рае и аде... Один мальчик, который особенно любил лыжи, а за столом один за другим уплетал бананы, слушал, слушал, да и спросил: «А в Раю будут на лыжах кататься? Там горы есть? Там бананы будут?»

И мне пришлось ему на это ответить, что это только на земле лыжи, бананы, в Раю – все по-другому.

Рай – это блаженное состояние души человека. Там нет ни смерти, ни болезней, ни скорбей. Там нет уныния, отчаяния, тревоги. Нет зла. Обиды, раздражения. В Раю люди ни в чем не имеют нужды, потому что Господь наполняет их души Своей благодатью и любовью.

Человек в Раю будет так радоваться, что у него мысли не будет о бананах и лыжах. Он даже не вспомнит о них, подобно тому, как красивая бабочка не вспоминает о том, что она когда-то была гусеницей.



## ВОПРОСЫ БАБУШКЕ

- Бабушка, почему Господь нам говорит, что если тебя ударили по одной щеке, то надо подставить и другую? Что же получается: подойдет ко мне какой-то хулиган, прижмет в угол и будет бить, а я руки опущу и все?
- Что ты, внучек, при явном нападении надо себя защищать или звать на помощь. Но здесь Господь, как я понимаю, говорит нам о другом. Если тебя кто-то обидел словом или посмеялся над тобой, или предал, или когото настроил против тебя, или толкнул, или подставил ножку, или что-то отнял, своровал у тебя, то ни в коем случае не отвечай ему тем же.
- А почему, бабушка? Ведь надо наказать такого человека, чтобы он понял.
- Да в том-то и дело, что он не поймет, а придумает против тебя еще что-то покруче, как вы сейчас выражаетесь. Давай порассуждаем: вот на тебя, как волна, идет зло от кого-то. В одном случае ты отряхнулся от этой волны и отошел, и волна ушла, а в другом случае ты ответил еще большим злом и еще большую волну направил на обидчика, а он, в свою очередь, и вовсе разъярился. И что же получается?
- Получается много-много зла, гораздо больше, чем было вначале.
- Вот именно. Ну, понял теперь, о чем говорил нам Господь?
- Понять-то я понял, но не знаю, смогу ли я остановить зло...
- Сможешь, если позовешь на помощь Господа. Ты говори про себя так: «Господи, Иисус Христос, пожалей этого человека, успокой и утихомирь его, помилуй нас обоих».
- Бабуль, знаешь что? Завтра я пойду на исповедь перед причастием и хочу сказать батюшке, что я бываю какой-то сам собой неуправляемый: могу даже ногой топнуть или швырнуть что-нибудь. Я сам не пойму, что это на меня находит?
- Наверное, такое на тебя нападает, когда кто-то тебе не уго-

дил или не случилось того, чего бы ты очень хотел?

- Да, да, да. Я не люблю, когда не по-моему что-то.
- Тогда с тобой мне все ясно, друг мой: тебе хочется жить только по своей воле. А где же тогда воля Божья? Представь себе такую картину: Бог каждый новый день создает по своему замыслу. Например, посылает сильный ветер, но тебя это не устраивает, так как ты решил погулять. Ты что, выйдешь на улицу и раскинешь руки, чтобы задержать ветер?
- Ну что ты, я же не дурак какой-то. Понятно, что ветер меня снесет.
- Тогда тебе надо твердо себе уяснить, что все, что с нами случается, происходит по воле Божией и нельзя ей противиться, иначе снесет, как ты правильно заметил. Можно только попросить Бога изменить ситуацию на его, Бога, усмотрение.
- Бабушка, значит, когда я злюсь и топаю, я иду против воли Бога?
- Да, милый, и это называется своеволие и об этом тебе надо сказать на исповеди и покаяться. Своеволие сидит в нас, людях, и заставляет «топать», но этому своеволию надо твердо сказать: «Молчать!», взять себя в руки и успокоиться.
- Бабушка, вчера священник спросил меня, что такое причастие, а я не смог ответить, хотя я понимаю это.
- Ну, и как же ты понимаешь, что такое причастие?
- Когда я скрещиваю руки на груди и иду к чаше, я всегда сильно волнуюсь и думаю, что сейчас я встречу самого Христа и что Он тоже ждет меня. А когда я из ложечки выпиваю То Святое, что дает мне священник, мне становится спокойно и я думаю: «Ну, вот мы и встретились с Господом», и даже если кругом давка и много-много народа, я как будто один, один с Господом.
- Да, дорогой мой, это и есть причастие, и дай тебе Бог, не потерять этого святого детского чувства единения со Христом.

# РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ 6 ИЮНЯ – 26 ИЮЛЯ

6 июня, сб. – Троицкая родительская суббота. Заупокойная литургия, по окончании великая панихида – 7:00 и 10:00. Всенощное бдение – 17:00.

7 июня, вс. — Неделя 8-я по Пасхе. День Святой Троицы. Пятидесятница. Литургия — 7:00 и 10:00. Всенощное бдение — 17:00.

8 июня, пн. – Седмица 1-я по Пятидесятнице (сплошная). День Святого Духа. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

13 июня, сб. – Отдание праздника Пятидесятницы. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

14 июня, вс. – Неделя 1-я по Пятидесятнице. Икон Божией Матери «Умягчение злых сердец» и «Нерушимая Стена» (переходящее празднование в Неделю Всех святых). Заговенье на Петров пост. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

15 июня, пн. — Начало Петрова поста. Литургия — 9:00. Вечернее богослужение — 17:00. 19 июня, пт. — Прп. Варлаама Хутынского. Литургия — 9:00. Вечернее богослужение — 17:00.

20 июня, сб. – Собор Ивановских святых. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00. 21 июня, вс. – Неделя 2-я по Пятидесятнице. Всех святых, в земле Российской просиявших. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

23 июня, вт. – Обретение мощей свт. Василия, еп. Рязанского. Собор Рязанских святых. Собор Сибирских святых. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

24 июня, ср. – Апостолов Варфоломея и Варнавы. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

27 июня, сб. – Собор Дивеевских святых. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00. 28 июня, вс. – Неделя 3-я по Пятидесятнице. Свт. Ионы, митр. Московского и всея России, чудотворца. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

1 июля, ср. – Боголюбской иконы Божией Матери. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

2 июля, чт. – Апостола Иуды, брата Господня. Свт. Иова, патриарха Московского и всея Руси. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

4 июля, сб. – Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

5 июля, вс. — Неделя 4-я по Пятидесятнице. Собор преподобных отцов Псково-Печерских. Литургия — 7:00 и 10:00. Всенощное бдение — 17:00.

6 июля, пн. – Владимирской иконы Божией Матери. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

7 июля, вт. – Рождество честного славного Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоанна. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

8 июля, ср. – Прп. Никона Оптинского, исп. Блгв. кн. Петра, в иночестве Давида, и кн. Февронии, в иночестве Евфросинии, Муромских чудотворцев. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

9 июля, чт. – Тихвинской иконы Божией Матери. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

10 июля, пт. – Обретение мощей прп. Амвросия Оптинского. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

11 июля, сб. – Прпп. Сергия и Германа, Валаамских чудотворцев. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

12 июля, вс. – Неделя 5-я по Пятидесятнице. Славных и всехвальных первоверховных апостолов Петра и Павла. Литургия – 7:00 и 10:00. Всенощное бдение – 17:00.

13 июля, пн. – Собор славных и всехвальных 12-ти апостолов. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

14 июля, вт. – Бессребреников Космы и Дамиана, в Риме пострадавших. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

15 июля, ср. – Положение честной ризы Пресвятой Богородицы во Влахерне. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

16 июля, чт. – Перенесение мощей свт. Филиппа, митр. Московского и всея России, чудотворца. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

17 июля, пт. – Прп. Андрея Рублева, иконописца. Страстотерпцев царя Николая, царицы Александры, царевича Алексия, великих княжон Ольги, Татьяны, Марии и Анастасии. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

18 июля, сб. – Прп. Афанасия Афонского. Обретение честных мощей прп. Сергия, игумена Радонежского. Прпмцц. вел. кн. Елисаветы и инокини Варвары. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

19 июля, вс. – Неделя 6-я по Пятидесятнице. Собор Радонежских святых. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

21 июля, вт. – Явление иконы Пресвятой Богородицы во граде Казани. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

23 июля, чт. – Положение честной ризы Господа нашего Иисуса Христа в Москве. Прп. Антония Печерского, Киевского, начальника всех русских монахов. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

24 июля, пт. – Равноап. Ольги, вел. княгини Российской, во Святом Крещении Елены. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

25 июля, сб. – Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

26 июля, вс. – Неделя 7-я по Пятидесятнице. Память Святых Отцов шести Вселенских Соборов. Собор Архангела Гавриила. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

В расписании возможны изменения. Следите за объявлениями.



## Иван Бунин

Гудящий благовест к молитве

призывает,

На солнечных лучах над нивами звенит; Даль заливных лугов в лазури утопает, И речка на лугах сверкает и горит.

А на селе с утра идет обедня в храме: Зеленою травой усыпан весь амвон, Алтарь, сияющий и убранный цветами, Янтарным блеском свеч и солнца озарен.

И звонко хор поет, веселый и нестройный, И в окна ветерок приносит аромат... Твой нынче день настал, усталый, кроткий брат, Весенний праздник твой, и светлый и спокойный!

Ты нынче с трудовых засеянных полей Принес сюда в дары простые приношенья: Гирлянды молодых березовых ветвей, Печали тихий вздох, молитву — и смиренье.

### Марина Цветаева

Над синевою подмосковных рощ Накрапывает колокольный дождь. Бредут слепцы калужскою дорогой, –

Калужской – песенной – прекрасной, и она

Смывает и смывает имена Смиренных странников, во тьме поющих Бога.

И думаю: когда-нибудь и я, Устав от вас, враги, от вас, друзья, И от уступчивости речи русской, –

Одену крест серебряный на грудь, Перекрещусь, и тихо тронусь в путь По старой по дороге по калужской.

Троицын день 1916

#### Дорогие читатели!

Ваши отзывы, предложения, материалы присылайте по электронной почте на адрес редакции: hramnaholmah@yandex.ru

Просьба не использовать Приходской листок в хозяйственных целях.