

## СВЕТОЗАРНАЯ НОЧЬ

Слово в светоносный день спасительного Христова Воскресения

«Сей день егоже сотвори Господь: возрадуемся и возвеселимся в онь!» Пасха - день вселенской радости и мира. Торжествует и радуется весь мир, всякое дыхание и вся тварь. Ибо Господь победил и разрушил смерть, упразднил «державу смертную» - власть смерти. Пасхальная радость беспредельна, в ней растворяется всякая скорбь и сомнения. Забываются обиды и огорчения: «И ненавидящим нас простим вся воскресением». Ни облачка грусти и темных воспоминаний не должно затенять светозарное небо светоносной Пасхальной ночи. Христос Bocknec!

Но эта бесконечная и вечная радость Воскресения таинственна. И в своей полноте для каждого из нас непосильна. Это Откровение Божественной радости и славы так часто застает нас как бы врасплох, духовно не готовыми. Потому и подготовляет нас Церковь к светоносному дню Пасхи долгим покаянным искусом, ведет нас путем поста и бдения. И без него весь смысл Пасхальной победы останется для нас невразумительным и недоступным. Радость вечная вошла в мир через Крест Сына Божия, через Гефсиманское томление и вольную страсть и смерть Единородного на Кресте: «Се бо прииде Крестом радость всему миру!» Воскресение внутренне неотделимо от Креста, от страдания и самой смерти. И не только для нас, но и для самого Христа, для «Начальника Жизни». Пасха есть таинство Живоносного Гроба.

Страстная Седмица – дни тягостных воспоминаний. И как болезненно переживать заново все это неизре-



ченное таинство Божественного снисхождения и слушать в глубоком духовном смущении евангельский рассказ о последних днях земной жизни Спасителя. Всё полно света, тишины, любви Божественной: Господь спасает мир. И в этом непреложное наше упование, опора, надежда. Но как непроницаема, даже для Божественной любви, эта ночь греха. В Страстные дни так ясно разверзается перед нами страшная бездна греха, беспомощность и безответность падшего человека. И Церковь побуждает нас снова и снова проходить через этот испуг и этот ужас. Ибо грех, возведший Спасителя на Голгофу, не чей-то чужой грех, не «их грех», но наш общий. Как разъяснял святитель Филарет Московский, Крест Христов сложен из всех наших грехов, и наша неправда входит в то бремя, которое Он нес. Грех совершается на земле. но сотрясает небо, и Сына Божия низводит на землю, - возводит на Крест и заключает в малом гробе.

Христово Воскресение есть победа над смертью, над смертью человеческой. Ибо именно в человеке смерть есть «оброк греха». Бог

создал человека из души и тела, в неразрывном единстве, для бессмертного пребывания. Грех разбил это единство, сделал самое бытие человека невозможным. В этом - подлинный ужас смерти. И потому она есть «враг», «последний враг», по слову Апостола (1 Кор. 5: 26). Смерть страшна не потому, что она внезапно прерывает нашу жизнь и жизнь близких и означает для нас горестную разлуку. Смерть страшна потому, что она раскрывает обреченность человека, его неспособность быть самим собою, таким. каким он (всякий человек) должен был быть по творческому замыслу Создателя... И вот, только в Воскресении Христовом эта возможность и способность вновь возвращены человеку. Безнадежность смерти отменена. Господь сошел в самые глубины «адского» царства смерти и упразднил его, и воскрес как «первенец из умерших» (1 Кор. 15: 20), и за ним все оживут, «каждый в своем порядке» (ст. 23). Человек снова получил способность быть человеком и станет - «в воскресении мертвых». И весь мир облегчается в этой победе: ибо вся тварь страждет от смертности человека. Потому и есть Пасха - вселенская победа и радость: радость земли и неба.

Именно это поет и прославляет Церковь и в самую светозарную ночь, и во весь круг Пятидесятницы, и в каждый воскресный день. И только под легким ярмом Креста входим мы в радость Господа своего, Воскресшего во славе из гроба вольной смерти.

«Крест претерпевый, и смерть упразднивый, и воскресый из мертвых, умири нашу жизнь, Господи, яко един всесильный».

Прот. Георгий Флоровский

## Митрополит Сурожский Антоний

### ФОМИНО ВОСКРЕСЕНЬЕ

### Первое Воскресенье по Пасхе

Днесь весна благоухает, и новая тварь ликует. Днесь взимаются ключи дверей, и неверия Фомы друга вопиюща: Господь и Бог мой.

Мы сегодня совершаем память святого апостола Фомы; о нем все вспоминают как о том, который усомнился в Воскресении Христовом, когда другие ученики рассказали, поведали ему о нем; и мы

редко задаем себе вопрос о том, кто же он был, какой он был человек, почему он мог усомниться?

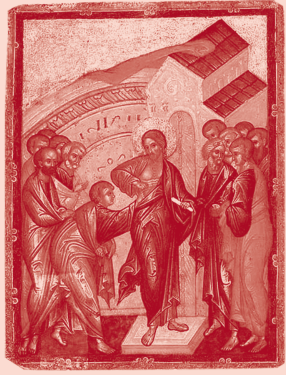
Кроме того места, где вспоминается о его избрании Спасителем на апостольство, мы читаем в Евангелии об апостоле Фоме только два раза. И первое место такое значительное: когда Христос говорит Своим ученикам, что Ему надлежит вернуться в Иудею для того, чтобы воскресить Своего друга Лазаря, ученики стараются Его уговорить остаться вдали от убийственного, опасного Иерусалима; и только Фома говорит: «Пойдем с Ним и умрем с

Еще до Воскресения Христова, тогда, когда ученики видели во Христе только наставника, он был готов по любви и верности к Нему просто с Ним умереть — только умереть: не защитить Его, ни на что не надеяться, а только разделить с Ним Его судьбу...

И вот этот человек, который с такой верностью был готов разделить со Спасителем смерть, ставит вопрос другим ученикам: возможно ли это?!. Они ему рассказывают, что видели воскресшего Христа, и он этому не может поверить. Почему?

Не потому ли, что до святой Пятидесятницы, до того, как Дух Святой сошел на Апостолов, они оставались теми же робкими, часто непонимающими, часто колеблющимися людьми? Как он мог поверить, что воскрес Христос, когда единственное свидетельство о Его Воскресении было в том, что

эти ученики ликуют, радуются – и, однако, остаются теми же самыми людьми, не изменившимися, ничем не отличными от того, чем они были раньше? Чтобы принять весть о Воскресении, ему нужна



была другая достоверность, чем просто ликующие слова Апостолов, поскольку он понимал, что если воскрес Христос, то все на свете изменилось, что последняя победа не за человеком, а за Богом, что любовь покорила, а не ненависть, что мы живем теперь в новом мире, потому что действительно Бог в этот мир вошел и его преобразил в мир вечной жизни, а не только тлеющей, порой долгой, но лишь временной жизни...

И когда Спаситель встал перед ним, он уверовал, потому что во Спасителе было сияние вечной жизни, и Он предстал перед Своими учениками уже не как тот Иисус из Назарета, который был их учителем, а как воскресший Господь,

в силе и славе Своего воскресения – однако с руками и ногами и боком, прободенными гвоздьми и копьем...

Воскресение Христово не снимает трагичного в жизни; Христос вошел в жизнь, чтобы понести всю ее трагедию и ее преобразовать в победу, но пока есть один грешник на земле, Христово тело остается телом распятого Христа. В вечности Он нам предстанет, верно, именно таким, потому что Его распятие говорит о бесконечной любви Божией... И увидав Его, распятого Христа, во славе Воскресения, Фома

поклонился Ему и произнес последнее, торжествующее свидетельство, которое мы должны пронести через мир, через нашу жизнь и через жизнь мира: ГОСПОДЬ мой и БОГ мой!..

Но те, кому мы скажем о Воскресении Христовом, те, кому мы объявим, что Он воскрес, что Он – Бог, что Он победил, – как могут они поверить, если мы будем подобны тем Апостолам, которые могут только ликовать о том, что пережили, но не могут явить ни силу, ни славу Воскресения?.. И потому мы, верующие в Воскресение Христово, должны стать народом новым, обновленным, другими людьми: людьми, которые веруют в жизнь и в жизнь вечную, в которых торжествует победа над смертью уже теперь, потому что

Христовой, живем – должны бы жить! – вечной жизнью воскресше-го Христа, жизнью Божественной...

мы, приобщившись к смерти

Тогда мы не боялись бы смерти, не боялись бы страдания, не боялись бы ничего на свете, потому что этой жизни не может отнять у нас никто. Мы шли бы тогда живыми, торжествующими и убедительными свидетелями того, что воскрес Христос, потому что другие видели бы в нас людей вечно живых, научившихся любить, даже если это стоит жизни временной, научившихся верить в человека, как только Бог в человека умеет верить, на все надеяться и все побеждать, отдавая себя безгранично в радости, любви и победе Господних. Аминь.

## СВЯТОЙ ВЕЛИКОМУЧЕНИК ГЕОРГИЙ ПОБЕДОНОСЕЦ

В христианском мире вот уже семнадцать веков почитается святой великомученик Георгий (Каппадокийский). Он прославляется Церковью за мужество и духовную победу над мучителями-язычниками, которые не смогли заставить его отказаться от Христа, а также за чудодейственную помощь в опасности, за что и называют его Победоносцем. 6 мая (по н. ст.) Церковь совершает память вмч. Георгия.

Св. Георгий родился в конце XI в. в городе Бейрут (в древности – Белит), он был сыном богатых и благочестивых родителей, воспитавших его в христианской вере. В 20 лет св. Георгий поступил на военную службу при императоре Диоклетиане и был вскоре поставлен тысяченачальником, так как выделялся среди прочих воинов своим умом, храбростью и физической силой.

Диоклетиан был фанатично настроен против христианства: он вошел в историю как один из самых жестоких гонителей христиан.

Услышав на суде бесчеловечный приговор императора об истреблении христиан, св. Георгий воспламенился состраданием к ним. Предвидя и собственные мучения за веру во Христа, св. Георгий раздал свое имущество бедным, отпустил на волю рабов и явился к Диоклетиану. Объявив себя христианином, он обличил императора в жестокости и несправедливости и выступил против императорского приказа о преследовании христиан.

После безрезультатных уговоров отречься от Христа Диоклетиан приказал заключить св. Георгия в темницу и подвергнуть мучениям. Его положили спиной на землю, ноги заключили в колодки, а грудь придавили тяжелым камнем. Святой Георгий мужественно переносил страдания и прославлял Господа. Тогда мучители начали изощряться в жестокости. Они били его воловьими жилами, колесовали, бросали в яму с негашеной известью, принуждали бегать в сапогах с острыми гвоздями внутри. Терпеливо, с молитвою на устах переносил св. Георгий все муки и издевательства.

Наконец император назначил суд над Георгием при народе в храме Аполлона. В ночь накануне суда св. Георгий удостоился чудного небесного видения во сне: Сам Господь явился в темницу, подняв

божественною десницею его с одра и, возложив на голову его венец, сказал: «Не бойся, будь мужественен и сподобишься царствовать со Мною; не изнемогай, вскоре Я призову тебя к Себе, и ты получишь уготованное тебе». Св. Георгий понял, что близится конец его мучений и возблагодарил Бога за то, что Он не оставляет его своей помощью.

На другой день Диоклетиан, в последний раз уговаривая святого отречься от Христа и принести жертву языческим богам, повел его в храм Аполлона в сопровождении советников и народа, не сомневаясь в том, что мученик побежден и хочет принести жертву богам. В храме св. Георгий стал молиться Господу, и его молитва разрушила идолов – они упали на землю и разбились. Разгневанный император приказал немедленно отрубить св. Георгию голову. На месте казни святой мученик просил в своей молитве Господа простить мучителей и привести их к познанию истины. Спокойно и мужественно святой преклонил свою голову под меч. Это произошло в 303 году 6 мая (по н. ст.). Так доблестный воин царя земного стал победоносным воином Царя Небесного, за что и получил славный венец великомученика. Мощи святого Георгия согласно его завещанию хранятся в палестинском городе Лидда.

На иконах св. Георгий изображается сидящим на белом коне и поражающим копьем змея. Это изображение символизирует победу над диаволом — «древним змием», оно основано на предании о посмертных чудесах святого. Недалеко от родных мест св. Георгия в озере жил змей, который пожирал местных жителей: ему по жребию отдавали на съедение юношу или девицу. Однажды жребий выпал на дочь правителя. Ее отвели на берег озера и связали. Когда зверь стал приближаться к ней, явился свет-



Икона нашего храма с частицей мощей вмч. Георгия

лый юноша на белом коне и копьем сразил змея. Это был святой Георгий. Чудесное заступничество св. Георгия не только уничтожило дьявольскую власть змея над людьми, но и послужило обращению в христианство многих язычников.

На Руси с древнейших времен народ любил св. Георгия и почитал его под именем Юрия или Егория. Со времен Дмитрия Донского св. Георгий считается покровителем Москвы. Его образ появляется в геральдике города, а с 1650-х и на государственном гербе.

В 1769 в русской армии был учрежден орден Святого Георгия для награждения офицеров и генералов за военные отличия, с 1807 – для награждения солдат и унтер-офицеров. В 1917 Георгиевский крест был упразднен.

Икона святого великомученика Георгия присутствует почти в каждом храме России. Есть она и у нас. Икону подарил храму настоятель о. Георгий. Батюшке ее завещала прихожанка храма Рождества Иоанна Предтечи, что на Пресне, где в свое время служил о. Георгий. Позже в икону вставили частицу мощей великомученика Георгия ее подарил настоятелю в день его тезоименитства знакомый священник, а батюшка передал ее в храм. У иконы с частицей мощей мы с верой и благоговением молимся: «Яко плененных свободитель и нищих защититель, немоществующих врач, православных поборниче, победоносче, великомучениче Георгие, моли Христа Бога спастися душам нашим».

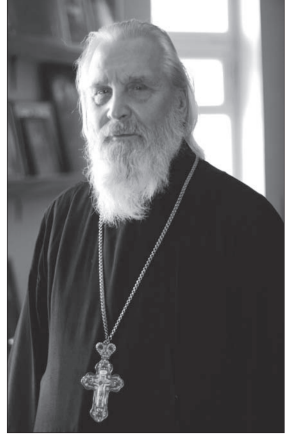
## Протоиерей Георгий Бреев

## ПОСМОТРИТЕ — И УВИДИТЕ

Пасха — это праздник торжества жизни над смертью. Она празднуется целых сорок дней — и охватывает нас своим величием, неизмеримой радостью. Пасху называют «торжеством торжеств». Она стоит в центре годового богослужения, расширяет рамки времени и возводит нас к Небу. В ту Божественную высоту, которая является конечным предназначением, целью жизни не только людей, а всей Вселенной.

Наша вера чает «воскресения мертвых и жизни будущего века». Мы ждем момента, когда не тление, а сама Жизнь станет реальным достоянием человека. И Пасха открывает нам это. Именно об этом мы поем на Пасху: «Христос воскресе из мертвых, смертию смерть поправ, и сущим во гробех живот даровав».

Мы живем в мире, в котором есть смерть. Сначала умерли наши дедушки, бабушки, потом многие похоронили родителей. Наша очередь приходит переступить через порог смерти. И если отнять знание того, что есть воскресение, есть иной мир, то жизнь человека становится неким томлением духа. В нас ведь очень высокий дух. Его требования, запросы так значительны, что не ограничиваются земным бытием.



Фотопортрет прот. Георгия любезно предоставлен редакцией журнала «Нескучный сад»

Вечные вопросы о смысле жизни тяготели над всеми временами. В древних религиях тоже была вера в жизнь после смерти. Чувство вечности никогда не терялось ни в одной культуре. Возьмите Древний Египет, знаменитые пирамиды. Тогда бальзамировали тела умерших, хотели сохранить их для какой-то иной жизни.

Апостол Павел говорил, что в древности люди испытывали страх смерти, были в рабстве у нее. Но сознание человека искало выход.

В литературе, науке видно стремление овладеть миром, открыть магические секреты, преодолеть власть смерти над человеческой душой.

А наши атеисты, знаете, как рассуждали? Мы – им: «Если вы не верите в Бога, у вас нет будущего». Они отвечали: «Как же нет? У нас дети. У них тоже дети родятся – и мы будем жить в них».

Но один умный человек сказал: «Если ноль умножить на миллион, он все равно останется нолем». Если ты уничтожаешься, что может быть в дальнейшем?

Бог всегда говорил о воскресении человеческого рода. У пророка Иезекииля есть картина, которая поражает своей необычайностью

и масштабностью. Он видит поле, усеянное костями. И все они облекаются плотью, восстают – по слову Господа. Великие праведники чаяли обновления человеческой природы, восстановления, воскресения. Но понимали: человек всей своей гениальностью, праведностью, усилиями не может этого достичь. Все находится в руках Того, Кто создал наш мир.

Воскресение Христа – вот главная истина. На ней основана наша вера. Апостол Павел повторял: если бы мы, христиане, уповали на Спасителя только в этой жизни, то были бы несчастнее всех людей. Свои чаяния, надежды мы всетаки связываем с будущим. Оно открыто, явлено, подтверждено и осуществлено Воскресшим Спасителем. Он стал первым среди воскресших.

В Евангелии Он повторял Своим ученикам: «Мне надо будет пострадать, быть распятым, убитым, погребенным — и потом восстать из мертвых, явить миру победу над смертью». Господь оставил нам изобилие свидетельств. Воскресший Спаситель являлся женам-мироносицам, Апостолам. До пятисот человек видели Его! Он снова и снова приходил к Апостолам целых сорок дней. Это была школа, в которой человеческое сознание перестраивалось, перевоспитывалось. Принимало Воскресение как основную, неколеблемую истину, чтобы потом это свидетельство передать другим людям.

Когда происходят какие-то важные события (а это событие – неизмеримое), мы сразу же захватываемся ими. И уже после начинаем думать: «Что это значит? Что будет дальше?»

Примерно так было и с учениками Христа. Они говорили, например, апостолу Фоме: «Учитель воскрес». А тот отвечал: «Никогда этому не поверю, пока не увижу Его сам и не прикоснусь к Нему». Фома же понимал: это сверхъестественно. И Господь нисходит до него: «Подай руку твою и вложи в ребра Мои! Я действительно воскрес, действительно прошел через закрытые двери. Ты это видишь». Потом Он сказал Апостолу: «Ты поверил, потому что увидел Меня. Блаженны не видевшие и уверовавшие».

Спаситель учил Апостолов тайнам Царства Божия, жизни вечной. Помните, Он указывал на зерно. Когда мы его сеем, оно умирает. Но при этом в избытке рождает жизнь.

Каким Господь восстал из мертвых, такими же будут все люди после смерти и воскресения, обновления.

А как пугались, ужасались ученики Христовы, когда Он проходил сквозь закрытые двери! Господь не раз объяснял им, что с Ним произойдет. Но они не могли вместить той премудрости, которую человеческий род только потом начал осознавать.

Евангелие рассказывает, как Лука и Клеопа шли по дороге, обсуждая слух, будто Учитель их жив. Спаситель присоединяется к ним в пути, говорит: «О несмысленные и медлительные сердцем, что вы спорите? Это же дано в Священном Писании!» И начинает открывать им одну за другой пророческие страницы о Своем Воскресении. Когда вошли в жилище, Господь преломил хлеб, ученики, вероятно, его вкусили, и у них открылись глаза. Они поняли, Кто перед ними.

Такова тайна человеческой жизни: чтобы открылось какое-то высшее чувство, новое сознание, нам нужно не только соприкосновение с Богом, а и причащение Божественной силы. Духовный мир являет нам себя. Но если глаза не развиты, мы не видим того, что рядом.

Цель сорокадневного явления Спасителя ученикам – обогатить человека новым опытом. Убедить, показать наше конечное назначение.

Если внимательно прочесть Святое Евангелие, можно почувствовать: после Тайной Вечери облик Христа меняется. В Гефсиманском саду Он молился, чтобы чаша сия миновала Его, и Ангел Божий укреплял Господа. В конце этой молитвы Спаситель говорил: «Да будет воля Твоя, Отче».

С этого момента перед нами открывается новый образ царского величия и достоинства Христа. Его схватили воины, отдали на суд, ругались над Ним. Поставили пред Пилатом. «Ты не имел бы надо Мною власти, если бы тебе не было дано свыше, — отвечал Пилату Господь. — Ты говоришь истину, что Я Царь».

Это Божественное величие не оставляет Его до последней минуты. Простой человек в агонии и не заметил бы, что рядом с ним стоят мать, ученик. А Он даже с Креста отдает распоряжения Матери, говорит разбойнику: «Ныне же будешь со Мной в Раю».

В страдании Господь велик, превосходит все человеческие возможности. Даже язычники-воины убедились: это был воистину Сын Божий. Никаких укоров, никаких поношений тем, кто стоял рядом, распинал, подносил уксус. Наоборот, Он молился: «Отец, прости им! Они не ведают, что творят».

Когда дух Его выходил, Спаситель сказал: «Совершилось!» Совершилось все — до последней капли, до последней йоты. Как Богочеловек Он исполнил Свою высочайшую миссию.

В пророчествах сказано: кость Его не сокрушится, тело не увидит тления. Так и было. События развивались с такой скоростью, что все удивлялись, даже Пилат.

В Великую субботу мы поем: «Во гробе плотски, во аде же с душею, яко Бог, в Раи же с разбойником, и на престоле был еси, Христе, со Отцем и Духом, вся исполняяй, неописанный». Хотя тело лежало во гробе, но душа Искупителя сошла в ад и разрушила его твердыни. Тут мы опять видим тайну искупления человеческого рода.

Через людей, которые были рядом с Христом, видно: происходило нечто великое. Никодим и Иосиф Аримафейский никогда не открывали другим, что были тайными учениками Христа. И вдруг Иосиф идет к Пилату, просит тело Господа. Хоронит Его. По-видимому, бывает такой час, когда сама человеческая сущность требует: ты должен быть здесь и сделать это! Выполнить последний долг. Со стороны удивительно: как человек не боится? А он спокойно идет и понимает: это Бог дает ему послужить.

Каждый день, совершая Евхаристию, священники поминают праведного Иосифа, который снял с Креста Пречистое тело, обвил чистой плащаницей, положил во Гробе. И Гроб Спасителя стал источником нашего воскресения.

Из Евангелия мы знаем: Мария Магдалина первая увидела Воскресшего Господа. Но в Великую пятницу, когда тело Христа снимают с Креста и читают канон «Плач Богородицы», Господь как бы настойчиво говорит Владычице: «Восстану! Не рыдай Мене, Мати!» И кажется: после Воскресения Онсразу должен прийти к Ней. Это подтверждает икона, которая висит в алтаре храма Иоанна Предтечи на Пресне — «Явление Воскресшего Спасителя Божией Матери». Нигде вы такой иконы не увидите.

Мы именуем Богородицей Ту, Которая дала жизнь Богочеловеку. Она наше сокровище. Ее знание, Ее душевная глубина были совершенно удивительными. Если бы уста Божией Матери открылись, Ее слова были бы свидетельством, равнозначным свидетельству Самого Христа. Для Владычицы Воскресение само собой разумеется. Поэтому после него Она и не стоит на переднем плане.

А стоят ученики, недоразумения возникали у них. Это они приходили в ужас, когда видели Воскресшего Христа. Со стороны их даже жалко: Господь Воскрес, а они Его принимают за призрак! Косная человеческая природа должна была в великих муках отвергнуть свое неведение, неверие и сказать: «Истина Воскресения Христова превосходит все наши представления!»

Эта мука Апостолов не скрывается, а раскрыта в Священном Писании. Это и наша мука. Потому что Воскресение превосходит и наши представления о жизни. Для нас она и показана, чтобы каждый мог проследить свой личный путь к Богу: как я поверил в жизнь вечную. Многие идут от неверия. Потом Господь начинает нам открывать явные вещи, а мы их сравниваем с призраками: «Это воображение сработало! Или – случайность! Или совпадение, мистификация, галлюцинация». Логика человеческая - как компьютер. Нажми на кнопку - и он сразу выкладывает все варианты «против».

Но по своей сути мы все-таки принадлежим к воскресению. Господь сказал: «Я Бог не мертвых, а живых». Значит, в нас есть жизнь. Если захочешь, все это станет твоим, откроется милостью Божией. Что, между прочим, всегда было у человека? Учишь его чему-то, а он требует: «Докажи, дай знамение – видимый знак!»

А Господь сказал: «Роду человеческому будет дано только одно знамение — Ионы-пророка». Как Иона был три дня во чреве кита, так и Господь три дня пробыл во чреве земли, как бы приобщенным смерти. А потом — восстал из мертвых. Это знамение не отнимется никогда. Посмотрите и увидите!

Беседовала Наталия Голдовская. Печатается с сокращениями по материалам «Семейной православной газеты», № 4.2006 г.

#### СВЯТАЯ ЗЕМЛЯ

Самолет стремительно набирал высоту. За стеклом иллюминатора простиралась чернильная темнота, и только сигнальный огонек на крыле напоминал о том, что мы не потерялись в этом безбрежном небесном пространстве.

Ночной перелет, с обязательной усталостью и раздражением от недосыпания, на этот раз был удивительно легким, даже радостным. Суета и волнения улеглись и пришло чувство покоя, благодарности за эти несколько часов тишины, когда можно не спеша привести мысли и чувства в порядок, заглянуть поглубже в себя, спросить свое сердце: «Чего ты ждешь от этой поездки: помощи? утверждения? радости от встречи с Тем, к Кому стремишься так настойчиво и неотступно? И что ждет тебя, немощную, грешную на Святой Земле, где каждый камень, каждая травинка знает и помнит Создателя Своего?» И страшно: «Господи! Не отрини мене!»

Погасили свет. Самолет кажется неподвижным среди черноты ночи. Но вот одна за другой зажигаются лампочки в салоне - это наша группа. Нас 50 человек и все мы очень разные: священники, монашествующие, миряне - глубоко верующие и только начинающие свой путь к Богу - люди, жаждущие исцеления телесного и духовного, и те, кто просто любит путешествовать и посещать интересные места. На короткий срок - 11 дней - мы стали одной семьей, и объединило нас неудержимое желание увидеть своими глазами землю, где родился и провел Свою земную жизнь Господь наш Иисус Христос. Поклониться и припасть к земле, которая стала

местом Его Служения, Крестной Смерти и Воскресения.

Мы – паломники и летим на Святую Землю. Паломничество в Палестину было издавна распространено на Руси, потому что Святая Земля близка и дорога сердцу каждого православного человека. Именно здесь свершились главные события в жизни человечества. Путешествуя по Святой Земле, паломники переживают евангельские события на тех местах, где они происходили, слушают слова Христа там, где они были сказаны, припадают к земле, по которой ступал Господь и совершал великие чудеса. Совершаясь по благословению Церкви\*, паломничество является духовной работой, очищением души. Русский паломник особенный. Усердная молитва и благоговение, беззаветная любовь и почитание святынь, готовность к любым испытаниям, трудностям и лишениям ради достижения своей духовной цели - вот что такое русский паломник. И за многие столетия мало что изменилось. Современные паломники несут свой паломнический подвиг.

Насыщенная программа на каждый день: переезды, посещение святых мест с молитвой, чтением Евангелия, молебнами, акафистами, величаниями и песнопениями, а затем Ночная Литургия в Храме Гроба Господня.

На сон 3-4 часа. Как это возможно? Да те ли это люди, которые накануне провели тяжелый день в сборах и волнениях перед путешествием, летели ночью, на рассвете приехали в гостиницу, спали 2 часа, а утром отправились по маршруту? Теперь они жадно слушают рассказ экскурсовода Сережи и краткие замечания матушки Галины. Забегают вперед, что-

бы получше все увидеть, по пути собирая дорогие сердцу каждого паломника святыньки: лепесточки, камешки, цветочки, водичку – благословение Святой Земли. «Окропиши мя иссопом, и очищуся...» На ладони тоненькая веточка с мягкими зелеными иголочками и нежно-голубыми скромными цветочками – иссоп. А рожки, которыми питался евангельский блудный сын, похожи на большие стручки акации и по вкусу напоминают сушеную грушу.

Господи! Ты встретил нас, заблудших сынов и дщерей как Отец, щедро являя милости и чудеса Свои.

В первый же день мы увидели радугу - символ милости и прощения человека Богом. Матушка Галина сказала: «Их будет семь». Никто не посмел усомниться. И было так. Погода менялась каждый час: то солнышко, то тучки, то дождик и снова солнце. Путешествуя по Галилее весь долгий день, мы увидели семь радуг. Сразу две - на Горе Блаженств, когда слушали Евангелие, а потом пели: «Блажени нищие духом, яко тех есть Царство Небесное». Это ли не чудо? И сколько чудес было на нашем пути!

Прозрачное, так не похожее на другие, облачко на горе Фавор. Оно для тех, кто не видел его в праздник Преображения.

Птицы, летящие рядом с нашим корабликом на Галилейском море ровно столько времени, сколько о. Александр читал Евангелие.

Удивительные дорожки посреди Галилейского моря, такие явные, что ты готов как апостол Петр идти по ним как по земле. Только бы Ты позвал, Господи!

Рыбы, резвящиеся, будто клокочущий водоворот, у берега, где Господь явился Своим ученикам по



Омовение в священных водах Иордана



О. Александр. Монастырь Архангела Михаила



Встреча с Патриархом Иерусалимским и всея Палестины Феофилом III



Лавра св. прп. Саввы Освященного. Пещеры-келии монахов

Воскресении. И ты не сомневаешься: их сто, и пятьдесят, и три.

Чудотворный лик на одной из колонн Храма Рождества Христова в Вифлееме. Господь плачет о нас, грешных. Вглядываюсь до рези в глазах, но нет, не вижу: высоко, темно. Рядом опускается на колени монахиня Варвара — она видит.



Яффо(Ионния). Русский монастырь. Храм св. ап. Петра

Чудотворная икона Божией Матери «Скорбящая» в Храме Гроба Господня — темная. Не различить ничего. Углубление с иконой забрано решеткой. Свечи не помогают, не дотянуться. И вдруг понимаешь: не так надо. Сначала тихонечко, едва слышно губы шепчут слова молитвы: «Богородице Дево, радуйся», голос настраивается, поется легко, тонко: «Благодатная Марие, Господь с Тобою». Замолкает шумная компания мексиканцев. Сзади чей-то голос подпева-



Источник св. прор. Иоанна Предтечи, забивший по молитве прав. Елисаветы

ет. Рядом англоговорящая семья. Мама немножко говорит по-русски. Я видела их у Кувуклии. Она завороженно смотрит, шевелит губами, пытается уловить мелодию. То же место, та же свеча, а икона преобразилась: виден лик, глаза смотрят печально, прямо в сердце: кто ты? с чем пришла?

Источник св. Иоанна Предтечи – самый холодный и Сережа предупреждает: «У кого проблемы с сердцем, с сосудами – осторожно. Лучше воздержаться». Матушка Галина тихонько подсказывает: «Помолитесь, просите Иоанна Крестителя, чтобы согрел воду». Послушались. Вода теплая, ласковая – окунулись все. Сережа только диву давался: ведь паломники в группе от 12 до 79 лет.

Наконец, мы отправляемся в главный город Земли Обетованной — Святой Град Иерусалим. Город Давида, Жемчужина царства Соломона, Вечный город, Священный город, Золотой Иерусалим — это все о нем — городе с 3000-летней историей, городе, который хранит в сердце своем главную святыню христианского мира, место спасения рода человеческого — Храм Воскресения Христова. Именно здесь находятся гора Голгофа и Гроб Господень.

Как бы ни строилась программа, где бы ни пролегали маршруты, сердце паломника неудержимо рвется сюда, ко Гробу Господню. Мы прошли по стопам Твоим, Господи. В Назарете вместе с Девою Марией мы услышали Благую Весть. Мы увидели Вифлеемскую звезду и поклонились Рождеству

Твоему. Мы крестились с Тобою в Священных водах Иордана. Мы видели славное Преображение Твое в Фаворском свете. Мы были в Сионской Горнице и Гефсиманском саду. Мы прошли с Тобой Крестным путем по Виа Долороса и поднялись на Голгофу, где Ты был распят Своим народом. Мы



Пещера Рождества Спасителя. Вифлеемская звезда

вдыхали благовония Камня Помазания. Мы видели Гроб, куда Тебя положили.

И вот мы здесь. Камень отвален. Поем не устами, но сердцем: «Воскресение Твое, Христе Спасе, Ангели поют на небесех, и нас на земли сподоби чистым сердцем Тебе славити».

Встреча с Тобой, Господи, — это радость, это вечная Пасха! Каждый наш день на Святой Земле начинался с возгласа матушки Галины «Христос Восресе!» И сердце рвалось из груди, ликуя и торжествуя, «Воистину Воскресе!»

<sup>\*</sup> Наша паломническая поездка состоялась по благословению Блаженнейшего Патриарха Иерусалимского и всея Палестины Феофила III. Сопровождала группу монахиня Галина (Пуганова).

## В. А. Никифоров-Волгин

#### СВЕТЛАЯ ЗАУТРЕНЯ

Над землей догорала сегодняшняя литургийная песнь. «Да молчит всякая плоть человеча, и да стоит со страхом и трепетом».

Вечерняя земля затихала. Дома открывали стеклянные дверцы икон. Я спросил отца:

- Это для чего?
- Это знак того, что на Пасху двери райские отверзаются!

До начала заутрени мы с отцом хотели выспаться, но не могли. Лежали на постели рядом, и он рассказывал, как ему мальчиком пришлось встречать Пасху в Москве.

– Московская Пасха, сынок, могучая! Кто раз повидал ее, тот до гроба поминать будет. Грохнет это в полночь первый удар колокола с Ивана Великого, так словно небо со звездами упадет на землю! А в колоколе-то, сынок, шесть тысяч пудов, и для раскачивания языка требовалось двенадцать человек! Первый удар подгоняли к бою часов на Спасской башне...

Отец приподнимается с постели и говорит о Москве с дрожью в голосе:

– Да... часы на Спасской башне... Пробьют, – и сразу же взвивается к небу ракета... а за ней пальба из старых орудий на Тайницкой башне – сто один выстрел!..

Морем стелется по Москве Иван Великий, а остальные сороксороков вторят ему как реки в половодье! Такая, скажу тебе, сила плывет над первопрестольной, что ты словно не ходишь, а на волнах качаешься маленькой щепкой! Могучая ночь, грому Господню подобная! Эй, сынок, не живописать словами пасхальную Москву!

Отецумолкаетизакрываетглаза.

- Ты засыпаешь?
- Нет. На Москву смотрю.
- А где она у тебя?
- Перед глазами. Как живая...
- Расскажи еще что-нибудь про Пасху!
- Довелось мне встречать также Пасху в одном монастыре. Простотой да святолепностью была она еще лучше московской! Один монастырь-то чего стоит! Кругом – лес нехоженый, тропы звериные, а у монастырских стен – речка плещется. В нее таежные деревья глядят, и церковь сбитая из крепких смолистых бревен. К Светлой заутрене собиралось сюда из окрестных

деревень великое множество богомольцев. Был здесь редкостный обычай. После заутрени выходили к речке девушки со свечами, пели «Христос Воскресе», кланялись в пояс речной воде, а потом — прилепляли свечи к деревянному кругляшу и по очереди пускали их по реке. Была примета: если пасхальная свеча не погаснет, то девушка замуж выйдет, а погаснет — горькой вековушкой останется!

Ты вообрази только, какое там было диво! Среди ночи сотня огней плывет по воде, а тут еще колокола трезвонят, и лес шумит!

– Хватит вам, вечать-то, – перебила нас мать, – высыпались бы лучше, а то будете стоять на заутрене соныгами!

Мне было не до сна. Душу охватывало предчувствие чего-то необъяснимо огромного, похожего не то на Москву, не то на сотню свечей, плывущих по лесной реке. Встал с постели, ходил из угла в угол, мешал матери стряпать и поминутно ее спрашивал:

- Скоро ли в церковь?
- Не вертись, как косое веретено! тихо вспылила она. Ежели не терпится, то ступай, да не балуй там!

До заутрени целых два часа, а церковная ограда уже полна ребятами.

Ночь без единой звезды, без ветра и как бы страшная в своей необычности и огромности. По темной улице плыли куличи в белых платках — только они были видны, а людей как бы и нет.

В полутемной церкви, около Плащаницы стоит очередь охотников почитать Деяния Апостолов. Я тоже присоединился. Меня спросили:

- Читать умеешь?
- Умею.
- Ну, так начинай первым!

Я подошел к аналою и стал выводить по складам: «Первое убо слово сотворих, о Феофиле», и никак не мог выговорить «Феофил». Растерялся, смущенно опустил голову и перестал читать. Ко мне подошли и сделали замечание:

- Куда ж ты лезешь, когда читать не умеешь?
  - Попробовать хотел!..
- Ты лучше куличи пробуй, и оттеснили меня в сторону.

В церкви не стоялось. Вышел в ограду и сел на ступеньку храма.

- Где-то сейчас Пасха? - размышлял я. - Витает ли на небе, или ходит за городом, в лесу, по болотным кочкам, сосновым остинкам, подснежникам, вересковыми и можжевельными тропинками, и какой имеет образ? Вспомнился мне чей-то рассказ, что в ночь на Светлое Христово Воскресение спускается с неба на землю лествица, и по ней сходит к нам Господь со святыми Апостолами, преподобными, страстотерпцами и мучениками. Господь обходит землю; благословляет поля, леса, озера, реки, птиц, человека, зверя и все сотворенное святой Его волей, а святые поют «Христос воскресе из мертвых...» Песня святых зернами рассыпается по земле, и от этих зерен зарождаются в лесах тонкие душистые ландыши...

Время близилось к полночи. Ограда все гуще и полнее гудит говором. Из церковной сторожки кто-то вышел с фонарем.

- Идет, идет! неистово закричали ребята, хлопая в ладоши.
  - Кто идет?
- Звонарь Лександра! Сейчас грохнет!

И он грохнул...

От первого удара колокола по земле словно большое серебряное колесо покатилось, а когда прошел гуд его, покатилось другое, а за ним третье, и ночная пасхальная тьма закружилась в серебряном гудении всех городских церквей.

Меня приметил в темноте нищий Яков.

 Светловещанный звон! – сказал он и несколько раз перекрестился.

В церкви начали служить «великую полунощницу». Пели «Вол-



ною морскою». Священники в белых ризах подняли Плащаницу и унесли в алтарь, где она будет лежать на престоле, до праздника Вознесения. Тяжелую золотую гробницу с грохотом отодвинули в сторону, на обычное свое место, и в грохоте этом тоже было значительное, пасхальное, словно отваливали огромный камень от гроба Господня.

Я увидал отца с матерью. Подошел к ним и сказал:

Никогда не буду обижать вас!
прижался к ним и громко воскликнул: – Весело-то как!

А радость пасхальная все ширилась, как Волга в половодье, про которое не раз отец рассказывал. Весенними деревьями на солнечном

поветрии заколыхались высокие хоругви. Стали готовиться к крестному ходу вокруг церкви. Из алтаря вынесли серебряный запрестольный крест, золотое Евангелие, огромный круглый хлеб — артос, заулыбались поднятые иконы, и у всех зажглись красные пасхальные свечи.

Наступила тишина. Она была прозрачной и такой легкой, если дунуть на нее, то заколеблется паутинкой. И среди этой тишины запели: «Воскресение Твое, Христе Спасе, ангели поют на небеси». И под эту воскрыляющую песню заструился огнями крестный ход. Мне наступили на ногу, капнули воском на голову, но я почти ничего не

почувствовал и подумал: «Так полагается» - Пасха! Пасха Господня! - бегали по душе солнечные зайчики. Тесно прижавшись друг к другу, ночными потемками, по струям воскресной песни, осыпаемые трезвоном и обогреваемые огоньками свечей мы пошли вокруг белозорной от сотни огней церкви и остановились в ожидании у крепко закрытых дверей. Смолкли колокола. Сердце затаилось. Лицо запылало жаром. Земля куда-то исчезла – стоишь не на ней, а как бы на синих небесах. А люди? Где они? Все превратилось в ликующие пасхальные свечи!

И вот, огромное, чего охватить не мог вначале, – свершилось! Запели «Христос Воскресе из мертвых».

Три раза пропели «Христос Воскресе», и перед нами распахнулись створки высокой двери. Мы вошли в воскресший храм, – и перед глазами, в сиянии паникадил, больших и малых лампад, в блестках серебра, золота и драгоценных каменьев на иконах, в ярких бумажных цветах на куличах, - вспыхнула Пасха Господня! Священник, окутанный кадильным дымом, с заяснившимся лицом, светло и громко воскликнул: «Христос Воскресе», и народ ответил ему грохотом спадающего с высоты тяжелого льдистого снега «Воистину воскресе».

Рядом очутился Гришка. Я взял его за руки и сказал:

Завтра я подарю тебе красное яйцо! Самое наилучшее! Христос Воскресе!

Неподалеку стоял и Федька. Ему тоже пообещал красное яйцо. Увидел дворника Давыда, подошел к нему и сказал:

– Никогда не буду называть тебя «подметалой-мучеником». Христос Воскресе!

А по церкви молниями летали слова пасхального канона. Что ни слово, то искорка веселого быстрого огня:

«Небеса убо достойно да веселятся, земля же да радуется, да празднует же мир видимый же весь и невидимый, Христос бо возста, веселие вечное».

Сердце мое зашлось от радости, – около амвона увидел девочку с белокурыми косами, которую приметил на выносе Плащаницы! Сам не свой подошел к ней, и весь зардевшись, опустив глаза, я прошептал:

#### - Христос Воскресе!

Она смутилась, уронила из рук свечечку, тихим пламенем потянулась ко мне, и мы похристосовались... а потом до того застыдились, что долго стояли с опущенными головами.

А в это время с амвона гремело пасхальное слово Иоанна Златоуста:

«Аще кто благочестив и боголюбив, да насладится сего доброго и светлого торжества: Воскресе Христос, и жизнь жительствует!»



Христос Воскресе! Художник Вера Павлова

# ОТ МАСЛЕНИЦЫ ДО ПАСХИ



Традиционное угощение перед Великим постом



Маленькие прихожане поддерживают наши традиции



Душистый чай в последний день Масленицы



Великая Суббота: тишина ожидания



«Егда снизшел еси к смерти, Животе Безсмертный, тогда ад умертвил еси блистанием Божества»



Многолюдье в пасхальные дни



Освящение пасхальных яств

## РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ 27 АПРЕЛЯ – 16 ИЮНЯ

27 апреля, вс. – Светлое Христово Воскресение. ПАСХА. Крестный ход. Пасхальная утреня. Литургия – 0:00. Поздняя литургия – 10:00. Вечерня – 17:00.

28 апреля – 3 мая – После литургии совершается пасхальный крестный ход.

28 апреля, пн. – Понедельник Светлой седмицы. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

29 апреля, вт. – Иверской иконы Божией Матери. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

30 апреля, ср. – Обретение мощей прп. Александра Свирского. Касперовской иконы Божией Матери. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

1 мая, чт. – Четверг Светлой седмицы. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00. 2 мая, пт. – Иконы Божией Матери «Живоносный Источник». Блж. Матроны Московской. Литургия – 9:00. Крестный ход на источник. Вечернее богослужение – 17:00.

3 мая, сб. – Суббота Светлой седмицы. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00. 4 мая, вс. – Антипасха. Неделя 2-я по Пасхе, апостола Фомы. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

5 мая, пн. — Седмица 2-я по Пасхе. Литургия — 9:00. Великая панихида — 17:00. 6 мая, вт. — Радоница. Поминовение усопших. Вмч. Георгия Победоносца (переносится на среду 7 мая). Великая панихида — 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение — 17:00.

7 мая, ср. – Вмч. Георгия Победоносца. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00. 8 мая, чт. – Апостола и евангелиста Марка. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

9 мая, пт. — Свт. Стефана, еп. Великопермского. Поминовение усопших воинов. Литургия — 9:00. Вечернее богослужение  $\,$  — 17:00.

10 мая, сб. – Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

11 мая, вс. – Неделя 3-я по Пасхе, свв. жен-мироносиц. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

12 мая, пн. – Седмица 3-я по Пасхе. Девяти мчч. Кизических. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

13 мая, вт. – Ап. Иакова Зеведеева. Свт. Игнатия Брянчанинова, еп. Кавказского. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

15 мая, чт. – Свт. Афанасия Великого, архиеп. Александрийского. Перенгесение мощей блгвв. Кнн. Российских Бориса и Глеба. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00 16 мая, пт. – Прп. Феодосия, игумена Киево-Печерского. Литургия – 9:00. Вечернее Богослужение – 17:00

17 мая, cб. – Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

18 мая, вс. – Неделя 4-я по Пасхе, о расслабленом. Вмч. Ирины. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

21 мая, ср. – Преполовение Пятидесятницы. Апостола и евангелиста Иоанна Богослова. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00

22 мая, чт. – Перенесение мощей святителя и чудотворца Николая из Мир Ликийских в Бар. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

23 мая, пт. – Апостола Симона Зилота. Литургия – 9:00. Вечернее Богослужение – 17:00. 24 мая, сб. – Равноапп. Мефодия и Кирилла, учителей Словенских. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

25 мая, вс. – Неделя 5-я по Пасхе, о самяряныне. Свщмч. Ермогена, патриарха Московского. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

28 мая, ср. – Отдание праздника преполовения пятидесятницы. Блгв. Царевича Димитрия, Угличского и Московского. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00. 31 мая, сб. – Память свв. Отцов семи Вселенских Соборов. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

1 июня, вс. — Неделя 6-я по Пасхе, о слепом. Литургия — 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение — 17:00.

2 июня, пн. – Обретение мощей свт. Московского Алексия, всея России чудотворца. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

3 июня, вт. – Владимирской иконы Божией Матери. Равноап. Царя Константина и матери его царицы Елены. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

4 июня, ср. – Отдание праздника Пасхи. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00. 5 июня, чт. – Вознесение Господне. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.

7 июня, сб. – Третье обретение главы Предтечи и Крестителя Господня Иоанна. Литургия – 9:00. Всенощное бдение – 17:00.

8 июня, вс. — Неделя 7-я по Пасхе. Святых отцов I Вселенского Собора. Литургия — 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение — 17:00.

9 июня, ср. — Седмица 7-я по Пасхе. Прав. Иоанна Русского. Литургия — 9:00. Вечернее богослужение — 17:00.

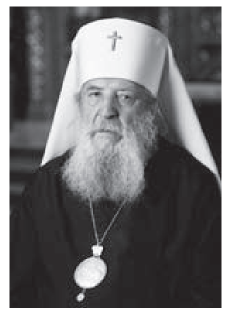
10 июня, чт. – День интронизации Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II. Литургия – 9:00. Вечернее богослужение – 17:00.

13 июня, пт. – Отдание праздника Вознесения Господня. Литургия – 9:00. Вечернее заупокойное богослужение – 17:00.

14 июня, сб. – Троицкая родительская суббота. Заупокойная литургия, по окончании Великая панихида – 7:00 и 10:00. Всенощное бдение – 17:00.

15 июня, вс. — Неделя 8-я по Пасхе. День Святой Троицы. Пятидесятница. Литургия — 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение — 17:00.

16 июня, пн. – Седмица 1-я по Пятидесятнице. День Святого Духа. Литургия – 7:00 и 10:00. Вечернее богослужение – 17:00.



Митрополит Восточно-Американский и Нью-Йоркский Лавр

#### ВЕЧНАЯ ПАМЯТЬ

16 марта 2008 г., в день Торжества Православия, на 81 году жизни отошел ко Господу Первоирерарх Русской Православной Церкви Заграницей, Митрополит Лавр, совершивший великое дело восстановления церковного единства. 17 мая 2007 года, в день Вознесения Господня, был подписан исторический акт о единстве Православной Церкви в России и Зарубежье. Трагическому разделению русского народа в XX в. был положен конец.

Путь к воссоединению был исключительно труден, омрачен взаимным непониманием, клеветой, неприятием курса на единство, но владыка исполнил завет основателей Зарубежной церкви: когда в России рухнет богоборческий режим – воссоединиться.

Владыка Лавр носил высокий титул митрополита Восточно-Американского и Нью-Йоркского, Первоиерарха Русской Православной Церкви Заграницей и был облачен в соответствующие одежды, но люди, знавшие владыку, отмечают простоту этого мудрого и удивительно доброго человека.

Митрополит Лавр похоронен в Свято-Троицком монастыре в пригороде Нью-Йорка Джорданвилле, где находится административный центр РПЦЗ и где похоронены предыдущие Первоиерархи Русской Зарубежной Церкви.

#### Дорогие читатели!

Ваши отзывы, предложения, материалы присылайте по электронной почте на адрес редакции: hramnaholmah@yandex.ru

